
 מרדכי לינזר

 בכורות מד

 

 זגדיין וזגדום

פרש"י (ד"ה חד) דרב יהודה היו עיניו משונות. והתוס' (ד"ה מחוי) פירשו בשם ר"ת דרב יהודה  –חד מדידן וחד מדידהו 
היה גבוה ורב הונא, ומי שיש לו עין אחת כמו רב יהודה והשניה כמו רב הונא חשיב מום. ואף דלא הוי מומא לגבי מחלל 

 עבודה עד שתהא גדולה כשל אווז, אכתי חשיב אינו שוה בזרעו של אהרן.

קטנה כשל או והנה נחלקו הראשונים בהא דתנן עינו גדולה כשל עגל וכו', דדעת רש"י (ג:) דהיינו עינו גדולה כשל עגל 
הביאו מתני'  והטור (סי' שט) אווז, ואילו הרמב"ם מפרש שהיו שניהם משונות, אבל הרמב"ם (איסורי מזבח פ"ב ה"ב)

נו דבעינן ששניהם משונות, וכבר עמד ע"ז רע"א לעיל שם. ומדברי השניה קטנה כשל אווז, דהייודאחת גדולה כשל עגל 
 התוס' דילן מוכח דסברי כמו רש"י מהא דהק' דליהוי כמו גדולה כשל עגל.

והרמב"ם (פ"ח ה"ו) כתב כרש"י דעינו אחת משונה מחברתה. ובלקוטי הלכות (עין משפט ד') כתב שלפי דבריהם אין 
אינו גדולה כשל עגל, והחזו"א (סי' כו סק"ה ד"ה כ' בס') תמה עליו, דהא כיון הכרח לדין של התוס' שפסול היכא ש

שהמום הוא משום זגדום היינו שעיניו אינם מתאימות זל"ז, ובע"כ שאינה גדולה כשל עגל, שהרי אם גדולה כמו עגל, זה 
  כמבו' במשנה הבאה.עצמו הוי מום אפי' אם שניהם כך, 

וידוע שיש בגוף אברים דומים כגון העינים והאזנים והגבות וזולתם הרמב"ם בפה"מ כתב  כל זוגא דלא שוו להדדי וכו'.
וכן יתר האברים הזוגיים, ושאר השנוים, הרי אותו האדם בעל מום, והוא הנקרא סוגדס, ויש קוראים זגדס, ענינו  וכו'

ד"ה מ"ד) כתב שלמד כן מהא והחזו"א (סי' כו סק"ה  בעל השוני בשני דברים אשר דרכם שלא יהא ביניהם שוני.
 דאמרינן 'כל', דמשמע שהוא כלל בכל אברי הגוף שהם בזוגות.

 

 עיניו גדולות יותר מעגל

ליקוטי הלכות (פרק ו' אות ל') כתב דכ"ש אם גדולות יותר משל עגל הוי מום, והביא כן מן הירושלמי. אבל החזו"א (סי' 
ם חלק על עיקר דין הלקה"ל, שיש לומר דדוקא משום שדומה למין כה סקי"א) כתב שכבר ידוע שהירושלמי מזוייף, וג

 אחר להכי חשיב מום.

 

 גופו גדול מאבריו

) דאמאי בעינן פסולין מיוחדין בעינים ובאברי הזרע, ותיפו"ל דגופו גדול מאבריו. ט ד"ה מ"ד א'סק" כו(סי' חזו"א הק' ה
ודל האדם, משא"כ בעינים אזנים ואברי הזרע, אינם ותירץ דדוקא אברים כמו ידים רגלים ושוקים נקבעים כפי ג

 נקבעים כפי גודל האדם, ולהכי בעינן בזה לכללים נוספים כמו עיני גדולה וכו' ומאושבן וכו'.

 

 נשרו שיניו

ד"ה מה) דשינים ל"ה מום, והא דקתני בפירקין  לז.במתני' מבו' דפסול משום מראית העין, ומזה הוכיחו התוס' לעיל (
 א"גרבפה"מ (פ"ו מ"ד) הביא מפרשים דחוטין היינו שינים, והם "רמבלחניכים ולא לשינים. אבל הל 'חוטין' הכוונה ידלע

) דאדם כשר בזקנותו, ה"ד ביא"מ פ"ה(אבן האזל ) והאו"ח סי' קלא ס"הותירצו האבנ"ז ( כבר הק' עליו ממתני' דילן.
שיבו מום, ונפסל רק משום מראית העין, משא"כ בהמה שאין י א"א להחוהרי דרכו של אדם זקן שנושרין שיניו, ולהכ

 מקריבין יותר מג' שנים, הלא אין הדרך שיפלו לה השינים בזמן זה, ולהכי חשיב מום.



ובהערות הגריש"א העיר דהא מבו' בסוטה (מו.) שאין שנים פוסלות בבהמה [ועי' מל"מ פ"ב איסו"מ ה"ו ששיעור שלש 
שנים הוא מדרבנן], והגריש"א תירץ שאין הדרך דבהמה זקנה נופלות לה השינים, ולהכי חשיב מום, משא"כ באדם 

יניים משום שכך הטבע והדרך כמו בזקן, דלא חשיב מום, ואפ"ה חשיב ומבו' דאף שהדרך שאין לו שהדרך שנופלות השינים מחמת זקנה. 
 אינו שוה בזרעו של אהרן, כיון דרוב זרעו של אהרן אין להם שיניים. 

 

 פריסת היריעות

יריעות  ') הק' דאולי משה רבינו עמד על הספסל בזמן שפירס היריעות. ותירץ דפריסתטפס'  'מפרק שמות (פרדס יוסף 
 להכי בעינן רגליו על הרצפה כמבו' בזבחים (טו:). ו עבודה, חשיבא

 

 משה רבינו

היה בע"מ, הלא הפסול הכא הוא מדין כהונה, ולא מדין  משה רבינובחי' הגרי"ז (ד"ה אמר רב) הק' דמה איכפ"ל אם א] 
ש, דבשלמא פסול מום ויש בזה חידולויה. ותירץ ע"פ הסוגיא דזבחים (קא:) דמשה היה כהן ושימש בכהונה גדולה כל מ' שנה. 

וד שייך במשה רבינו, אבל הלא הכא הוי מדין אינו שוה בזרעו של אהרן, והרי משה רבינו למעשה לא היה מאהרן ובניו. ובמנח"א תירץ דכיון שיס
רבינו. אבל לכאו' הפסול הוא מצד עבודת הקדשים [ומה"ט דין מומין נוהג גם בבמה], אזי ה"ה הפסול של אינו שוה בזרעו של אהרן נוהג במשה 

 אי"ז מתאים עם משנ"ת בדף מג. בשם האבן האזל דבעבודת זר בבמה אינו נוהג הפסולין המיוחדין של אינו שוה בזרעו של אהרן, ויש לחלק דהתם
 של אהרן ממש.  ההכשר הוא אפי' בזר, כל עוד שאין בו מום ממש, אבל עבודת משה היה מדין כהונה, אזי נוהג בו פסולין אלו אף שלא היה מזרעו

. ויש בזה כד.)(חולין בחת"ס והגרי"ז תירץ עוד משום שמשה היה בסנהדרין, וגם שם נוהג דיני מומין, וכבר קדמו בזה ה
חידוש גדול, שהרי הכא מיירי בפסולין משום שאינו שוה בזרעו של אהרן, והתם אי"ז דין בכהונה ואינו שייך לעבודה 

 כלל.

דאם משה רבינו היה גבוה עשר אמות, איך נכנס למשכן לעשות עבודה, והלא  ר' יחיאלהשטמ"ק הנדמ"ח הק' בשם ב] 
המשכן עצמו היה גבוה עשר אמות. ואם היה כופף, הלא בגדיו נגררין על הרצפה, ותירץ שהיה כופף קצת, באופן שאין 

הכוונה קצת קרוב לעשר  בגדיו נגררין על הרצפה. ובהערות הגריש"א תירץ דהא דאיתא בגמ' שהיה גבוה עשר אמות,
 אמות, דלכן היה יכול לפרוס היריעות, אבל גם היה יכול ליכנס.

אבל הרמב"ם (פ"ח ביאמה"ק הי"ד) מבו' דקפח הוי מום, ופרש"י (ד"ה באריכא) דארוך הוא ודקא מאד.  )ג] להלן (מה:
שהרי היה גבוה עשר אמות, ותירץ מביא ש'הארוך ביותר' פסול, והק' הרדב"ז שם דא"כ שויתי' למשה רבינו בעל מום, 

דכל בני דורו היו גם גבוהים בקרוב למשה רבינו, ומשה רבינו היה בעל קומה ובעל כח ולהכי היה יכול לפרוס היריעות. 
 [ומקור לדבריו משבת צב. דכי היכי דמשה רבינו היה גבוה עשר אמות, ה"ה שאר בני דורו היו גבוהין עשר אמות]. 

עיר דאמאי נקבעו האמות כפי גובה האנשים בדורות שלנו, והרי היה ראוי לקבוע כפי גודל האנשים ובהערות הגריש"א ה
בדור של משה. ותירץ דרוב האנשים גם אז לא היו קרובים לגודל של משה רבינו, אלא שהיו אנשים שהיו קרובים 

 האמות נקבע כפי רוב אינשי.בקומתם להם [אף דרוב אינשי לא היו כן], ולהכי משה לא חשיב בע"מ, אבל גודל 

 

 עז שאין לה קרנים ורחל שיש לה קרנים

דעת רש"י (ג: ד"ה לא משום) דכל שינוי חשיב להק' דהא הוי שינוי ולהכי חשיב מום של נדמה,  )תנינא עמ' לט(צפע"ח ה
 חלק מגופה. חשיבלא קרנים שאני דותירץ ד .נדמה, אפי' בשל צמר

 

 נגדו לי' גלימא



דמותר להטיל מים בביהכ"נ בשעת אונס, וקשה מנדה (יג.) ששמואל  הוכיח מזה י' קנא ד"ה ועוד ודאי)מור וקציעה (סה
עצמו אמר שאסור על גג ביהכ"נ, ותירץ או דהכא היה בתוך עביט, או דגג ביהכ"ס מקודש טפי מקרקע ביהכ"נ שהוא 

 קרקע עולם, אע"פ שנמצא בתוך ביהכ"נ.

 

 לא יהיה בך עקר

באמת מותר לבוא בקהל, כיון שאינו כרות שפכה ורק והוכיח מזה ששאסור בקהל, היראים (סי' ר') דייק שלא הזכירו 
עקר. וביאר השואל ומשיב (קמא, ח"א סי' קצב ד"ה פ' תבוא) דאיסור פצוע דכא הוא משום קלקול באבריו, משא"כ 

דפצוע דכא בידי שמים אסור, אבל הא מספק אין  הכא שנסתם שביל הזרע ל"ה פצוע דכא או כרות שפכה. וגם למ"ד
איסור, והרי הכא יתכן שיולידו כמו שמצינו אצל האבות. והחזו"א (אה"ע סי' טו' סקי"ז) ביאר דפצוע דכא ע"י חולי 
היינו שהנקב הפסיד אפשרותו להוליד, ואילו הכא הנקב יכול להוליד, אלא החולי הפנימי מחמת שהתאפק קילקל את 

 ליד.כושרו להו

 

 מרוח אשך

ר' ישמעאל אומר כל שנמרחו אשכיו. הרמב"ם (פ"ח ביאה"מ הי"ב) הביא מי שנמרחו אשכיו. והכס"מ דייק דדוקא אם 
נמרחו שניהם, ודוקא בחסר לו ביצה אחת סגי באחת, אבל הלקוטי הלכות העיר דכל אחד מן התנאים בא להוסיף על 

"ש בא להוסיף, ולעולם סגי באחת, והוכיח כן מדברי הרמב"ם (פ"ז הקודם לו, ואם לת"ק מיירי באחת, בע"כ שגם רי
 ביא"מ ה"ח) דפוסל גם אם נמרח אחת מהם.

 

 מראיו חשוכין

רש"י במשנה פירש דהיינו כותי, והרמב"ם בפה"מ כתב דהיינו שחור אלא שאינו שחור לגמרי. ובהג' ראשון לציון [על 
תירץ לדעתו שזה  ו ד"ה שם)סק" כוסי' חזו"א (שהוא כושי לגמרי. והנו כושי', דמשמע המשנה] העיר מלשון הגמ' 'היי

ויוצא מזה דכושי ששחור  .ומסקנת הגמ' דרחב"א לא תני כושי משום שאינו דומה לשל כותי, עכ"דגופא שו"ט של הגמ', 
 יתור הוי רק משום שאינו שוה בזרעו של אהרן, ואילו מי שמראיו קצת חשוכין גם מחלל עבודה משום דמראיו חשוכין. 


